

## МОСКОВСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ ИНСТИТУТ МЕЖДУНАРОДНЫХ ОТНОШЕНИЙ



Кафедра философии им. А. Ф. Шишкина

## Философия

Раздел 4 Теоцентричная философия

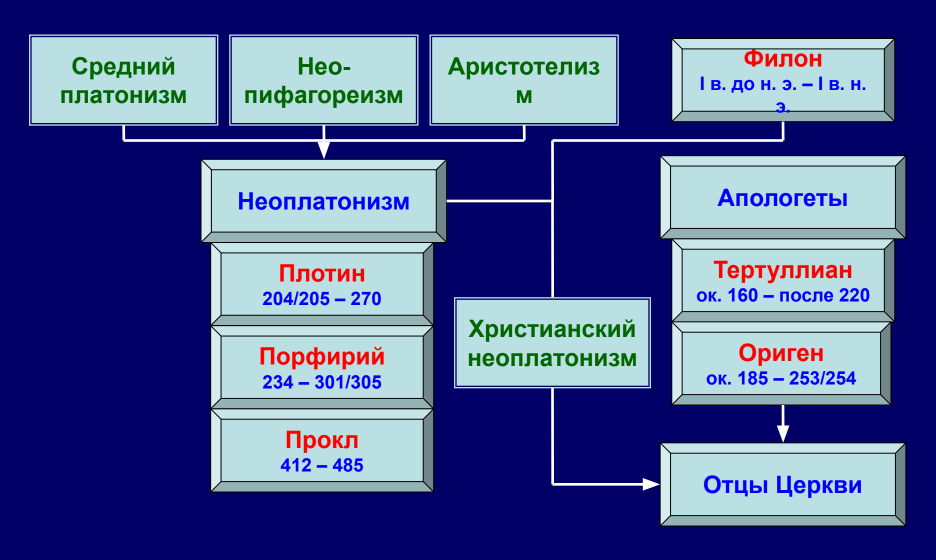
Лекция 9

Средневековая западноевропейская философия

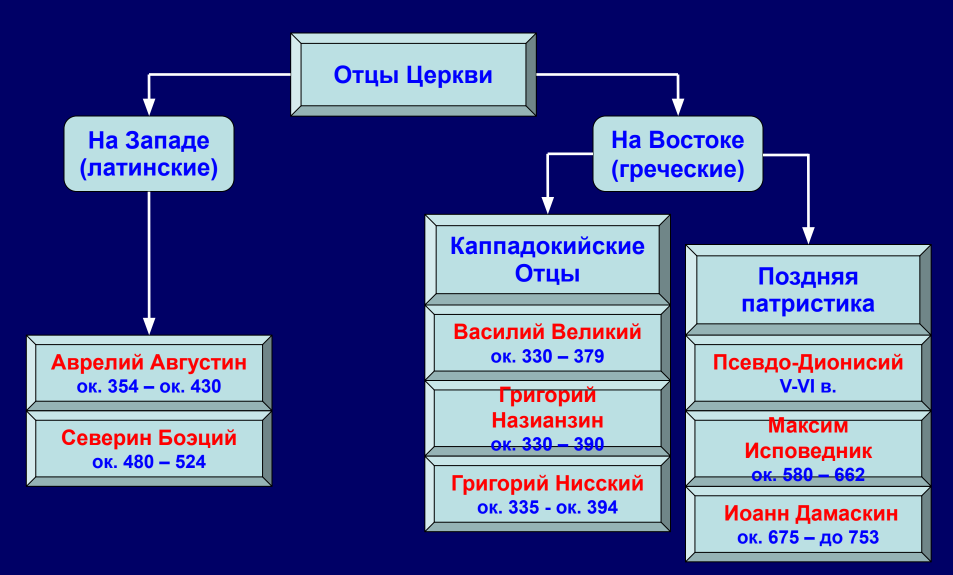
## Средневековая западноевропейская философия

- Проблема теодицеи
  - Зло как недостаток блага
  - Иллюзия зла как следствие абсолютизации частной точки зрения
  - Зло как злоупотребление свободой воли
- Проблема бытия Бога
  - Онтологическое доказательство
  - Космологические доказательства
    - Каузальный вариант
    - Модальный вариант
  - Телеологическое доказательство
- Проблема универсалий
  - Истоки проблемы
    - Платоновская ноуменализация и абсолютизация общего и наивный сенсуализм Антисфена
    - Амбивалентная концепция Аристотеля
  - Три варианта решения проблемы
    - Номинализм против реализма
    - Концептуализм в поисках «золотой середины»

## Позднеантичная и раннехристианская философия



## Средневековая философия Патристика



## Средневековая философия Патристика



#### Средневековая философия Патристика



Северин Боэций



Иоанн Дамаскин

#### Основные сочинения

- Августин. Против академиков.
- Августин. О порядке.
- Августин. Исповедь.
- Августин. О граде Божием.
- Боэций. Комментарии к Порфирию.
- Боэций. Утешение философией.
- Псевдо-Дионисий. Ареопагитики:
  - Об именах Божиих
  - Таинственное богословие
  - О небесной иерархии
  - О церковной иерархии
- Иоанн Дамаскин. Источник знания:
  - Диалектика
  - Точное изложение православной веры



Аврелий Августин



Псевдо-Дионисий

#### Проблема теодицеи



**Августин** 

#### Теодицея

(греч. θεός, бог, δίκη, справедливость) – букв., «оправдание Бога», общее обозначение религиозно-философских доктрин, стремящихся согласовать идею благого и разумного божественного управления миром с наличием мирового зла, «оправдать» это управление перед лицом тёмных сторон бытия.



Лейбниц

#### Проблема теодицеи

Если Бог всеблаг и всемогущ, почему в мире столько зла?

Выходит, что Бог

уничтожить зло, но не желает этого –

или желает уничтожить зло, но не может (не в силах) –

тогда Он не всеблаг; тогда Он не всемогущ.



Поскольку как то, так и другое противоречит понятию Бога, приходится отрицать



либо бытие Бога,





#### Три варианта теодицеи

Зло не есть что-то самосущее, а представляет собой просто отсутствие (недостаток) блага. Никакого зла на самом деле нет.



Почему же Бог допускает недостаток блага?

Так называемые «недостатки» способствуют высшему благу, мнение же о реальности зла есть следствие абсолютизации частной точки зрения.

ый Богом мир есть лучший из возможных



Зачем же Бог сотворил мир, если творение не может быть совершенным? Добро, творимое свободно, выше добра, творимого по необходимости, зло же есть результат злоупотребления человеком свободной волей.

#### Средневековая философия Схоластика

- Ансельм
   Кентерберийский (1033/34 – 1109)
- Пьер Абеляр (1079 – 1142)
- Пётр Ломбардский (ок. 1100 – 1160)
- Альберт Великий (ок. 1200 – 1280)
- Бонавентура
   (Джованни Фиданца)
   (ок. 1217 1274)
- Фома Аквинский (1225/26 – 1274)
- Иоанн Дунс Скот (ок. 1266 – 1308)
- Уильям Оккам (ок. 1285 – 1347/49)



#### Средневековая философия Схоластика



Ансельм Кентерберийский



Дунс Скот

#### Основные сочинения

- Ансельм. Монологион.
- Ансельм. Прослогион.
- Абеляр. Да и Нет.
- Абеляр. Логика «для начинающих».
- Абеляр. Теология «Высшего блага».
- Пётр Ломбардский. Сентенции.
- Фома Аквинский. Сумма против язычников.
- Фома Аквинский. Сумма теологии.
- Дунс Скот. Оксфордское сочинение.
- Оккам. Сумма логики.
- Оккам. Трактат о предестинации и Божьем предзнании не-необходимых событий.
- Оккам. Quadlibeta.



Пьер Абеляр

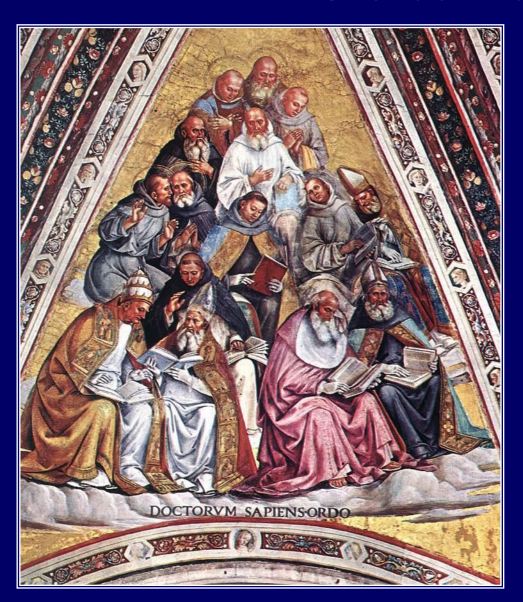


Фома Аквинский

## Средневековая философия Схоластика



## **Средневековая философия Схоластика**



Л. Синьорелли. «Учители Церкви».

#### Проблема бытия Бога Доказательства бытия Бога

#### Неспекулятивные

Свидетельство Священного Писания

Чудеса (коллективный мистический опыт)

Индивидуальный мистический опыт (видения, сны и т. п.)



#### Проблема бытия Бога Доказательства бытия Бога

Некоторые братья часто и настойчиво просили меня написать для них, как некий образец размышления кое-что из того, что я высказывал им простыми словами в [наших] разговорах, о том, как следует размышлять о сущности Бога и других вещах, относящихся к размышлению такого рода. Притом они, <...> заказали мне такую форму этой письменной медитации, чтобы в последней совершенно ничто не принималось как доказанное на основании ссылки на авторитет Писания, но чтобы всё утверждаемое в выводе из отдельных исследований строго последовательно вытекало из рассуждения и было явственным образом очевидно истинным.



Ансельм Кентерберийский. «Монологион».

#### Доказательства бытия Бога Онтологическое доказательство

Значит, когда «сказал безумец в сердце своём: нет Бога» – он сказал, что какой-то такой природы нет?



Но, конечно, этот же самый безумец, слыша, как я говорю: «Нечто, больше чего нельзя ничего себе представить»,

понимает то, что слышит;



а то, что он понимает, есть в его уме, даже если он не имеет в виду, что такая вещь существует [объективно].



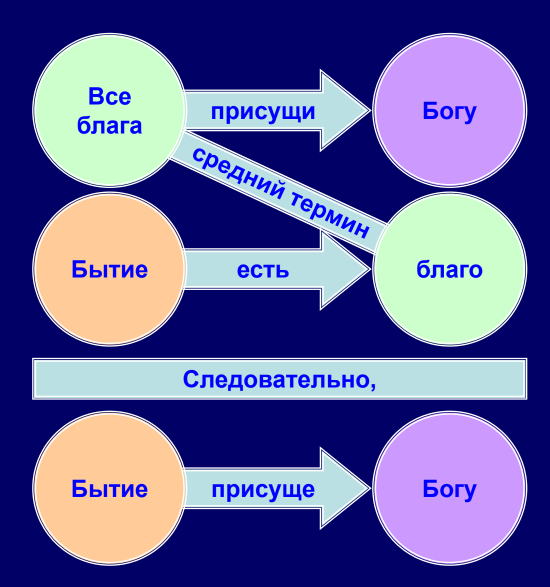
И, конечно, то, больше чего нельзя себе представить, не может быть только в уме.

Ансельм Кентерберийский. «Прослогион».

Ибо если оно уже есть по крайней мере только в уме, можно представить себе, что оно есть и в действительности, что больше.

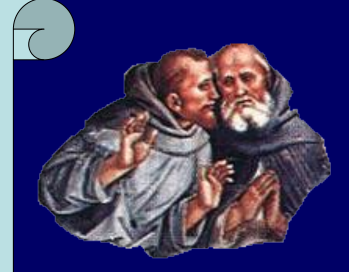
#### Доказательства бытия Бога Онтологическое доказательство

Бог (по определению) есть абсолютно совершенная сущность, т. е. сущность, которой присущи все совершенства (все блага в превосходной степени).



Например, люди говорят, что где-то в океане есть остров, <...> о котором рассказывают, что он гораздо больше, чем, по преданию, острова блаженных, изобилует неисчислимым множеством богатств и всяческих наслаждений и, не имея на себе никакого владетеля или обитателя, превосходен перед всеми землями, населёнными людьми, обилием благ.

Положим, кто-то рассказывает мне, что это так, и я легко понимаю сказанное, в чём нет никакой трудности.



Гаунилон из Мармутье. «В защиту глупца».

Но если он вслед за этим, как бы последовательно добавляя, говорит: «Ты больше не можешь сомневаться в том, что этот остров, превосходнейший из всех земель, где-то есть на самом деле, так же как ты не сомневаешься в том, что он есть в твоём уме. А так как превосходнее быть не только в уме, но и в действительности, то он с необходимостью должен быть в действительности, так как если нет, то всякая другая земля, существующая в действительности, превосходнее его, и тогда он, <...> уже не будет превосходнейшим»; ...



Гаунилон из Мармутье. «В защиту глупца».

... если, говорю, он этим захочет убедить меня в том, что больше не надо сомневаться в действительном существовании этого острова, то я должен либо счесть, что он шутит, либо уж не знаю кого нужно почитать за большего глупца: меня, если соглашусь с ним, или его, если он считает, что с какой-нибудь достоверностью доказал мне существование этого острова...



Гаунилон из Мармутье. «В защиту глупца».

Баба Яга
(по определению)
есть не вполне
совершенная
сущность,
а именно:
сущность,
которой присущи
все совершенства
(блага),
кроме доброты
и красоты.





### Космологическое доказательство Каузальный вариант

... Мы обнаруживаем в чувственных вещах последовательность производящих причин; однако невозможно, чтобы вещь была своей

собственной еврозможно пайжерича быйряд

производящих

причин уходил в бесконечность, ибо в таком

ряду начальный член есть причина среднего.

Устраняя причину, мы устраняем и следствия. Если в ряду производящих причин не станет начального члена, не станет также конечного и среднего.

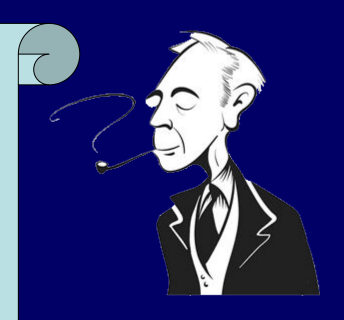
Но если ряд производящих причин уходил бы в бесконечность, отсутствовала бы первичная производящая причина, а с нею

и промежуточные, и конечное следствие.

Поскольку это очевидным образом ложно, необходимо положить некоторую первичную производящую причину, каковую все именуют Богом.

Фома Аквинский. «Сумма теологии».

Если всё должно иметь причину, то должен иметь причину и бог. Если же может существовать нечто, не имеющее причины, то этим нечто сама природа может быть ничуть не хуже бога, так что аргумент первопричины абсолютно недействителен.



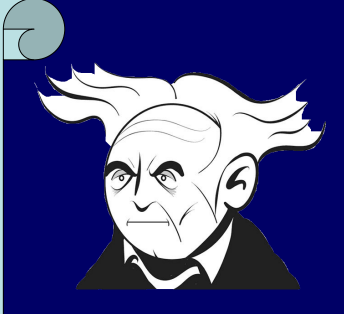
**Кертран Рассел.** «Почему я не христианин».

По своей природе аргумент первопричины ничем не отличается от воззрения того индуса, который считал, что мир покоится на слоне, а слон – на черепахе; когда же индуса спрашивали: «А на чём же держится черепаха?» – тот отвечал: «Давайте поговорим о чём-нибудь другом».



**Кертран Рассел.** «Почему я не христианин».

Закон причинности
не столь податлив, чтобы
позволить пользоваться им,
как извозчиком, которого,
доехав до места назначения,
отправляют домой.
Он больше похож на оживлённую
гётевским учеником чародея метлу,
которая, однажды приведённая
в действие, не перестаёт носиться
и мести, и остановить её может
только сам старый чародей.



Артур Шопенгауэр. «О четверояком корне закона достаточного основания».

#### Космологическое доказательство Модальный вариант

Всё, что существует, или необходимо само по себе, или нет. А всё, существование чего не является необходимым само по себе, либо возможно, либо невозможно.

Всё, что само по себе невозможно, не существует.

То, что само по себе не необходимо, но возможно, существует благодаря чему-либо иному.

Если это «иное» (причина) само по себе не необходимо, а лишь возможно, оно для своего существования нуждается в чём-то третьем и т. д.

Абу Али ибн Сина. «Книга знания».





#### Космологическое доказательство Модальный вариант

Мы обнаруживаем среди вещей такие, которые возникают и гибнут, из чего явствует, что для них возможно и быть, и не быть.

Но коль скоро нечто может перейти в небытие, оно когда-нибудь перейдёт в него; и если же всё может не быть, когда-нибудь в мире ничего не будет.



Поскольку это очевидным образом ложно, не

всё сущее случайно, но в мире должно быть нечто необходимое. А всё необходимое либо имеет внешнюю причину, либо не имеет.

И так как ряд внешних причин, обусловливающих друг друга, уходит в бесконечность, необходимо положить некую необходимую самое по себе сущность; это и есть Бог.

Фома Аквинский. «Сумма теологии».

### Доказательства бытия Бога Телеологическое доказательство

Мы убеждаемся, что предметы, лишённые разума, каковы природные тела, подчиняются целесообразности.



Это явствует из того, что их действия или всегда, или в большинстве случаев направлены к наилучшему исходу.



Отсюда следует, что они достигают цели не случайно, но будучи руководимы сознательной волей.



Поскольку же сами они лишены разумения, они могут подчиняться целесообразности лишь постольку, поскольку их направляет некто одарённый разумом и пониманием.

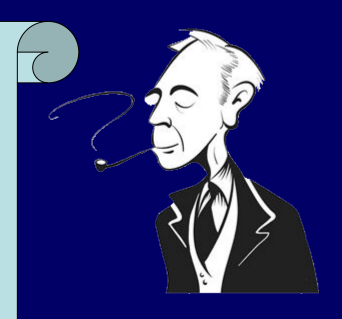


Следовательно, есть разумное существо, полагающее цель для всего, что происходит в природе; и его мы именуем Богом.

## **Доказательства бытия Бога Телеологическое доказательство**



Неужели вы думаете, что если бы вас наделили всемогуществом и всеведением да ещё дали бы в придачу миллионы лет, чтобы совершенствовать созданный вами мир, то вы не смогли бы создать ничего лучшего, чем ку-клукс-клан, фашисты или мистер Уинстон Черчилль?



**Кертран Рассел.** «Почему я не христианин».

## Доказательства бытия Бога Понятие и определения Бога



### Средневековая философия Проблема универсалий



Северин Боэций



Пьер Абеляр

#### Основные сочинения

- Аристотель. Категории (IV в. до н. э.).
- Порфирий. Введение к «Категориям» Аристотеля (О пяти общих понятиях) (III в. н. э.).
- Боэций. Комментарий к «Введению» Порфирия (VI в. н. э.).
- Абеляр. Логика «для начинающих» (XII в. н. э.).



**Аристотель** 



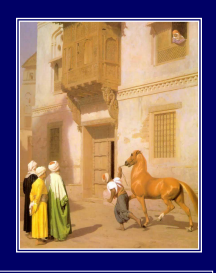
Порфирий

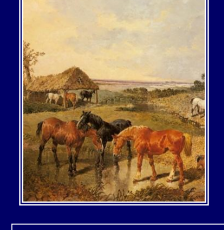
#### Проблема универсалий

#### **Универсалии**

(лат. universalis, общий) – слова (термины), обозначающие всё то, что может сказываться о единичных вещах (их свойства, отношения).

Универсалии – это общие понятия, но следует помнить, что слово «общее» употребляется в разных смыслах.





#### **Универсалии**

не следует путать с собирательными понятиями, такими как «сотня», «толпа», «стадо», «полк», «человечество».

Универсалия «лошадь» относится не к табуну, а к виду животных.

Не относится она и к лошади, находящейся в совместном пользовании.

#### **Универсалии**

следует также отличать от того, что является общим «по частям» или «по очереди».

# Истоки проблемы Платоновская ноуменализация и абсолютизация общего и наивный сенсуализм Антисфена

<u>Антисфен</u> <u>Платон</u>

Человека и лошадь я вижу, а человечности и лошадности не вижу.

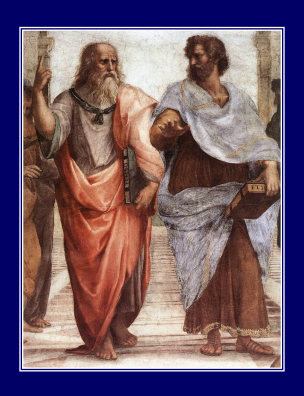
Это потому что ты смотришь телесным, а не духовным оком.



#### Истоки проблемы Амбивалентная концепция Аристотеля

#### Платон

Универсалии образуют высший уровень бытия.



#### **Аристотель**

Универсалии находятся в самих вещах.

Единичные вещи обладают общими свойствами, потому что следуют универсальным прообразам.

Человеческий ум образует универсальные понятия, абстрагируя общие признаки единичных вещей.

### Истоки проблемы Амбивалентная концепция Аристотеля

• Сущность (греч. ουσία, лат. substantia)

Сущность, называемая так в самом основном, первичном и безусловном смысле, – это та, которая не говорится ни о каком подлежащем и не находится ни в каком подлежащем, как, например, отдельный человек или отдельная лошадь.



(Отдельная) лошадь (Отдельный) человек

### Истоки проблемы Амбивалентная концепция Аристотеля

• Сущность (вторая)

А вторыми сущностями называются те, к которым как к видам принадлежат сущности, называемые так в первичном смысле, — и эти виды, и их роды; например, отдельный человек принадлежит к виду «человек», а род для этого вида — «живое существо».



Лошадь (вид) Человек (вид) Живое существо (род)

### Истоки проблемы Амбивалентная концепция Аристотеля

Всякая сущность, надо полагать, означает определенное нечто. Что касается первых сущностей, то бесспорно и истинно, что каждая из них означает определенное нечто. То, что она выражает, есть нечто единичное и одно по числу.



Аристотель . «Категории

### Истоки проблемы Амбивалентная концепция Аристотеля

Что же касается вторых сущностей, то из-за формы наименования кажется, будто они в равной степени означают определенное нечто, когда, например, говорят о «человеке» или о «живом существе»; однако это не верно. Скорее они означают некоторое качество, ведь в отличие от первых сущностей подлежащее здесь не нечто одно: о многих говорится, что они люди и живые существа.



Аристотель . «Категории

### Истоки проблемы Амбивалентная концепция Аристотеля

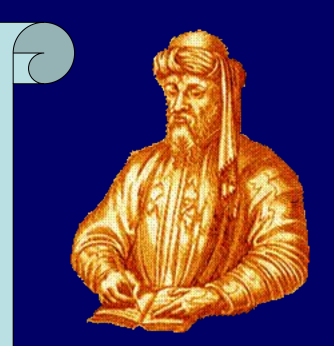
Однако вторые сущности означают не просто какое-то качество, как, [например], белое: ведь белое не означает ничего другого, кроме качества. Вид же и род определяют качество сущности: ведь они указывают, какова та или иная сущность. Род при этом определяет нечто большее, чем вид: тот, кто говорит «живое существо», охватывает нечто большее, чем тот, кто говорит «человек».



Аристотель . «Категории

### Истоки проблемы Амбивалентная концепция Аристотеля

... я не стану говорить относительно родов и видов, существуют ли они самостоятельно, или же находятся в одних только мыслях, и если они существуют, то тела ли это, или бестелесные вещи, и обладают ли они отдельным бытием, или же существуют в чувственных предметах и опираясь на них: ведь такая постановка вопроса заводит очень глубоко и требует другого, более обширного исследования.



Порфирий. «Введение к "Категориям" Аристотеля».

### Проблема универсалий Номинализм против реализма

#### Номинализм

(лат. nomen, имя) – философское учение, утверждающее, что реальны лишь единичные вещи, а универсалии сами по себе (вне мышления и речи) не существуют.

Universalia sunt nomina. Универсалии – это имена (слова). Логические трудности возникают при попытке мыслить универсалии как существующие отдельно от единичных вещей и в то же время «присутствующие» в единичных вещах, причём присутствующие 1) во всех и каждой, 2) неделимо, 3) одновременно и 4) составляя их сущность (субстанцию).

#### Реализм

(лат. realis, действительный) – философское учение, утверждающее, что универсалии существуют реально и независимо от сознания.

Universalia sunt realia.

Универсалии –
реальные сущности.

Роды и виды или существуют и имеют самостоятельное бытие, или же образуются разумом и одним лишь мышлением. Однако роды и виды существовать не могут.

Боэций. «Комментарий к "Введению"» Порфирия».

Ведь сколько бы ни было видов, во всех них – один род, причём не то чтобы отдельные виды получали от него что-нибудь вроде частей – нет, каждый вид в одно и то же время имеет целый род.

Следовательно, если один род находится в одно и то же время целиком во множестве отдельных видов, он не может быть един. Ибо не может быть,

чтобы целое, находясь одновременно во многих [вещах], было в самом себе едино по числу.

Но в таком случае, если род не может быть чем-то единым, то он и вообще ничто. Ибо всё, что есть, именно потому есть, что едино; и то же самое следует сказать и о виде.



А если роды и виды существуют, но не единые по числу, а многочисленные, то не будет последнего рода, но над всяким родом будет другой, вышестоящий, чьё имя включит в себя всю эту множественность:

Боэций. «Комментарий к "Введению"» Порфирия».

так же как множество живых существ требует объединения их в один род потому, что у всех них есть что-то похожее, так же и род, множественный оттого, что находится во многих, имеет другой род, тоже не единый оттого, что во многих;

и для этих двух родов требуется [третий общий] род, а когда он будет найден, тотчас же, по вышеизложенным соображениям, придётся искать новый [общий для первых двух и третьего];

таким образом, рассудок по необходимости будет уходить в бесконечность, ибо никакого логического предела здесь нет.



А если род – нечто единое по числу, то он не может быть общим для многих:

ибо единая вещь может быть общей либо частями, и тогда собственностью единичных [вещей] является не вся она целиком, но её части;

либо она общая потому, что в разное время переходит в пользование разных её обладателей, как могут быть общими колодец и источник, раб или лошадь;

для
всех одновременно,
но тогда она не
составляет
субстанции
тех, для кого
является
общей, как,
например
театр, общий для

Но род ни одним из перечисленных способов не может быть общим для видов:

ведь он должен быть общим так, чтобы и целиком находиться в отдельных [видах],

и одновременно,

Боэций. «Комментарий к "Ввелению" и при этом составлять и образовывать субстанцию тех, для кого он является общим.

Если универсалия существует реально, а не как идея или имя, она должна, помимо общего (определяющего) признака класса, обладать

либо всеми взаимоисключающим и признаками подклассов

либо каким-то одним из взаимоисключающих признаков подклассов

либо ни одним из взаимоисключающих признаков подклассов

(что нелепо);

(тогда она не будет универсалией); (тогда она не будет их сущностью).

Следовательно, универсалия как самостоятельная сущность невозможна.

Например, все целые числа подразделяются на чётные и нечётные; но если, наряду с чётными и нечётными числами, есть ещё и «целое число [вообще]», оно должно быть

либо одновременно чётным и нечётным

либо только чётным (вариант: только нечётным)

либо ни чётным, ни нечётным

(что нелепо);

(тогда оно не будет целым числом «<u>вообще</u>»); (тогда чётные и нечётные числа не будут целыми числами).

Следовательно, «целое число [вообще]», как самостоятельная сущность, невозможно.

- Реально сущим может быть признано лишь то, что характеризуется субстанциальным единством.
- Допущение существования лишённых субстанциального единства множеств ведёт к «дурной бесконечности».
- Не может быть реально сущим то, что, подобно видам и родам, соединяет в себе несовместимые признаки единичных вещей.

Единичные вещи не существуют, во всяком случае, не возникают в изоляции от других вещей того же вида.





Общее онтологически предшествует единичному: ни одна конечная вещь не есть причина своих свойств, тем более – свойств, общих для множества единичных вещей.



Причина общих свойств единичных вещей сама должна быть чем-то общим.



При этом она должна быть также реально сущим, ибо ничто не существующее не может быть причиной существующего.

Положим, универсалии – это имена. Но имена чего?





Следовательно, они должны быть именами каких-то сущностей, отличных от единичных вещей.



Однако, если ничего, кроме единичных вещей, не существует, универсалии – это имена несуществующих сущностей, т. е. слова, не имеющие ни значения, ни смысла.



Между тем, всё наше знание, включая знание единичных вещей, выражено именами нарицательными (универсалиями), и если они не имеют смысла, у нас нет никакого знания.

- Реально сущим может быть признано лишь то, что характеризуется субстанциальным единством.
- Допущение существования лишённых субстанциального единства множеств ведёт к «дурной бесконечности».
- Не может быть реально сущим то, что, подобно видам и родам, соединяет в себе несовместимые признаки единичных вещей.
- Общее онтологически предшествует единичному: ни одна конечная вещь не есть причина своих свойств, тем более общих для множества единичных вещей причина общих свойств сама должна быть чем-то общим.
- Отрицание объективного (вне ума и речи) существования универсалий лишает объективного смысла все наши понятия, а вместе с ними и выраженное в этих понятиях знание.

## Проблема универсалий Концептуализм в поисках «золотой середины»

#### Номинализм

(лат. nomen, имя) – философское учение, утверждающее, что реальны лишь единичные вещи, а универсалии сами по себе (вне мышления и речи) не существуют.

#### Концептуализм

(лат. conceptus, понятие) философское учение, которое, не наделяя общие понятия самостоятельным онтологическим статусом, утверждает, что они обозначают реальные сходные (общие) признаки единичных вещей.

#### Реализм

(лат. realis, действительный) – философское учение, утверждающее, что универсалии существуют реально и независимо от сознания.

Universalia sunt nomina. Универсалии – это имена (слова). Universalia sunt concepta.
Универсалии –
это понятия.

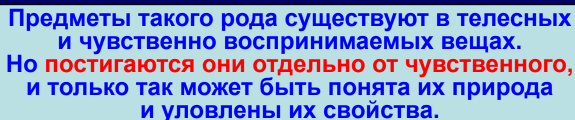
Universalia sunt realia. Универсалии – реальные сущности.

Не обязательно рассматривать всякий раз как ложное и бесплодное такое понятие, которое, происходя от некоего подлежащего, мыслит его не так, как оно само есть.

Боэций. «Комментарий к "Введению" Порфирия».

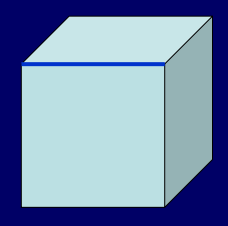
Когда мы занимаемся делением или абстрагированием, мы тоже мыслим не то, что есть на самом деле; но при этом само мышление ни в коей мере не является ложным.

Дело в том, что существует много вещей, которые имеют бытие в других; от этих других они либо вообще не могут быть отделены, либо, раз отделённые, никоим образом не продолжают своего существования.





Линия в теле есть нечто; и тем, что она есть, обязана телу, то есть получает своё бытие благодаря телу, в чём нетрудно убедиться – ведь если она отделена от тела, она больше не существует.



[Но] никто не назовёт наше представление о линии ложным только оттого, что мы в уме представляем её существующей как бы помимо тела, в то время как помимо тела она существовать не может.



Боэций. «Комментарий к "Введению" <u>По</u>рфирия».



Боэций. «Комментарий к "Введению" Порфирия».

... мы мыслим роды и виды, отбирая из единичных предметов, в которых они находятся, черты, делающие эти предметы похожими. Так, например, из единичных людей, непохожих друг на друга, мы выделяем то, что делает их похожими – человеческое; и эта [черта] сходства, помысленная и истинным образом рассмотренная духом, становится видом; в свою очередь рассмотрение сходства различных видов, которое не может существовать нигде, кроме как в самих видах или в составляющих их индивидах, производит род. Таким образом, они [т. е. роды и виды чувственного] существуют именно в единичных вещах. Мыслится же [только] общее (universalia), и видом следует считать не что иное, как мысль, выведенную из субстанциального сходства множества несхожих индивидов; родом же – мысль, выведенную из сходства видов.

- Реально сущим может быть признано лишь то, что характеризуется субстанциальным единством.
- Допущение существования лишённых субстанциального единства множеств ведёт к «дурной бесконечности».
- Не может быть реально сущим то, что, подобно видам и родам, соединяет в себе несовместимые признаки единичных вещей.
- Общее онтологически предшествует единичному: ни одна конечная вещь не есть причина своих свойств, тем более общих для множества единичных вещей причина общих свойств сама должна быть чем-то общим.
- Отрицание объективного (вне ума и речи) существования универсалий лишает объективного смысла все наши понятия, а вместе с ними и выраженное в этих понятиях знание.
- Поскольку существовать и мыслиться - не одно и то же, нет ошибки в том, чтобы мыслить нечто в каких-то отношениях не совсем таким, каково оно само по себе, в частности мыслить сущностные признаки вещей как бы отдельно от них; но было бы ошибкой приписывать эти признаки чему-то, реально отличному от тех сущностей, от которых они отвлечены нашей мыслью.



Universalia sunt concepta. Универсалии – это понятия.



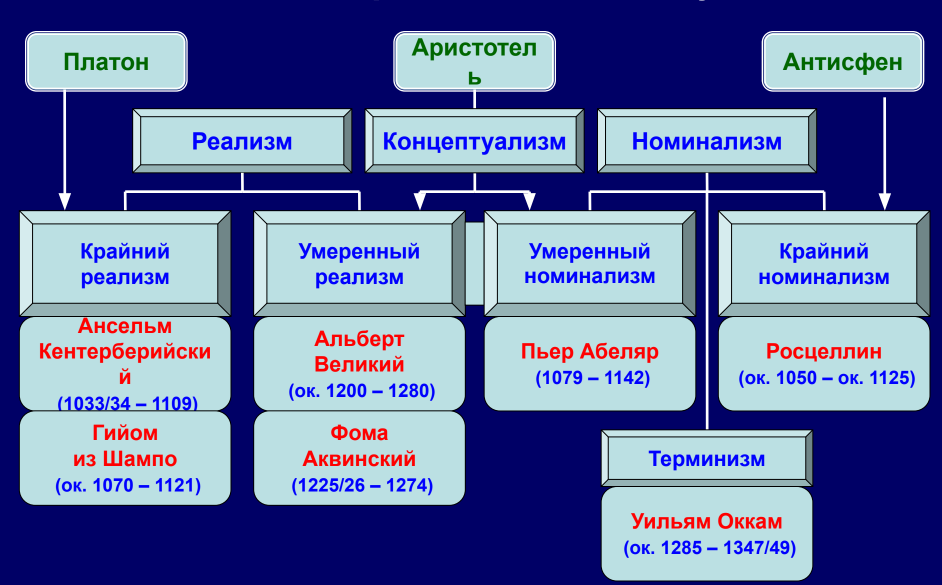
Пьер Абеляр

Фома Аквинский

#### Универсалии существуют трояко:

- до вещей (ante rem) как их прообразы в Божественном уме;
- в вещах (in rem) как их общие свойства;
- после вещей (post rem) как понятия нашего ума.

# Проблема универсалий Номинализм, реализм, концептуализм



# Проблема универсалий Номинализм, реализм, концептуализм

(Крайний) номинализм

Концептуализм

(Крайний) реализм

Universalia sunt nomina. Универсалии – это имена (слова). Universalia sunt concepta.
Универсалии –
это понятия.

Universalia sunt realia. Универсалии – реальные сущности.

Существуют и мыслимы только единичные вещи.

Существуют только единичные вещи, но мыслимо только общее. Мыслимо только общее, и только общие сущности по-настоящему и существуют.

Что следует понимать под мышлением единичного, если мышление оперирует почти исключительно общими понятиями?

Не получается ли в таком случае, что существующее в действительности не мыслимое на самом деле не существует?

Какое отношение имеют эти общие сущности к воспринимаемым нашими чувствами единичным вещам?

## Вопросы?

